
Maternidad y migración.  Crisis y posibilidad en Hijos de Rosabetty Muñoz

61

Maternidad y migración.  Crisis y posibilidad en Hijos de Rosabetty Muñoz

Maternity and migration. Crisis and possibility in Hijos by Rosabetty Muñoz

Cristina Bravo Montecinos
Universidad de Santiago de Chile

bosquedealerces@gmail.com

	 Resumen 

	 En este artículo se analiza el poemario Hijos de Rosabetty Muñoz estableciendo una relación 
con la experiencia personal y social de la maternidad migrante. Se sugiere que ser madre implica un 
gesto político, en tanto, constituye una manera de pensar en los otros y para los otros a la manera de 
un proyecto de comunidad. A su vez, se devela implícitamente que la reproducción de un modelo 
de familia tradicional no asegura el cambio social.

	 Palabras clave: migración, maternidad, transición a la democracia, identidad tradicional, 
violencia.

	 Abstract

	 This article analyzes the poems Hijos written by Rosabetty Munoz establishing a relations-
hip between the personal and social experiences of migrant mothers. It is suggested that being a 
mother implies a political gesture as it is a way of thinking in others and for others grounded in a 
project of community. In addition, it is implicitly revealed that the reproduction of a traditional 
family model does not assure social change.

	 Key words: migration, maternity, transition to democracy, traditional identity, violence.

	 Recibido: 23/08/2019
	 Aceptado: 10/10/2019



62

Documentos Lingüísticos y Literarios, Enero - Junio 2020, Nº 39, 61-69                                                               ISSN 0716-4394

	 	 Me dispongo a re-visitar un texto que pensé hace 
varios años: Hijos de Rosabetty Muñoz. Una de las razones, 
surge al establecer una relación entre este texto y la realidad 
de Chile actual en torno a la maternidad de las mujeres 
migrantes. De alguna forma pienso que, con todas las di-
ferencias entre un momento y otro, en Hijos se habla de 
maternidad y migración. Esto supone la configuración de 
un discurso poético particularmente político, en el que la 
autora pone en cuestionamiento el estado del Chile de la 
transición a la democracia, es decir, un país que también es 
consecuencia de la reciente dictadura militar y que no otor-
gaba prácticamente ninguna protección a la ciudadanía.

	 Rosabetty Muñoz es una poeta reconocida a nivel local, 
nacional e internacional. Nace en la isla de Chiloé, específi-
camente en la ciudad de Ancud en 1960. Desde esta cuidad 
comienza a vincularse con el quehacer literario, formando 
parte del grupo Chaicura, dirigido por el poeta Mario Con-
treras entre los años 1975-76. Luego ingresa a la carrera 
de Pedagogía en Castellano en la Universidad Austral de 

Chile, lugar en el que junto con otros escritores forman el taller literario Índice. 
	 Ha obtenido diversos premios, entre ellos el Premio Pablo Neruda (2000) por el conjunto 
de su obra, el Premio del Consejo Nacional del Libro y la Lectura (2002) con Sombras en el Rosselot 
como mejor obra inédita y el Premio Altazor 2013 por Polvo de huesos.
	 Son además múltiples las apariciones de sus textos en antologías a nivel nacional y en el 
extranjero. Algunas de ellas son: Un ángulo del mundo. Muestra Poética, Encuentro Iberoamericano 
de Poesía, RIL de 1993; Veinticinco Años de Poesía Chilena, Fondo de Cultura Económica de 1996; 
Antología del Poema Breve en Chile, Editorial Grijalbo de 1998; Escritoras Chilenas, Editorial Cuarto 
Propio de 1998; Antología de Poetas Chilenas, Dolmen Ediciones de 1998; Antología Poética de Mu-
jeres Hispanoamericanas (Siglo XX), Ediciones de la Banda Oriental, Montevideo de 2001.
	 En la Antología crítica Poetas actuales del sur de Chile, de Óscar Galindo y David Miralles, 
uno de los primeros gestos sistematizadores de las obras escritas en ese segmento geoterritorial, se 
incluye a Rosabetty Muñoz como también en Héroes civiles & Santos laicos. Palabra y periferia: tre-
ce entrevistas a escritores del sur de Chile de Yanko González. En la presentación de este último, se 
señala que Rosabetty Muñoz junto con otros escritores “mantienen, unos más que otros, un diálogo 
de señas autorreferidas a un espacio geográfico y simbólico particular, a través de la investigación 
histórica y sociocultural” (1999: 5), que correspondería a la expresión de la poesía “etnocultural” 
según Iván Carrasco (1989; 1993; 1994; 1995). En la entrevista efectuada a la autora en este mismo 
texto, que es más bien una correspondencia epistolar a lo largo de los años 1997 a 1999, la autora se 
extiende sobre la práctica poética, que vincula -en gran medida con su experiencia como habitante 
del archipiélago de Chiloé- y más tarde con la experiencia universitaria, momento de su formación 
profesional como profesora de castellano y poeta.

Sin título, Antar Fernández



Maternidad y migración.  Crisis y posibilidad en Hijos de Rosabetty Muñoz

63

	 En el poemario Hijos me parece fundamental formular las siguientes preguntas: ¿por qué 
una mujer migra para ser madre?, ¿por qué migra una madre?, ¿qué tipo de subjetividad  construye 
una maternidad migrante? Preguntas a todas luces sumamente contingentes a 28 años de su publi-
cación. En el texto de Muñoz, migrar es básicamente huir de un lugar o situación adversa, en este 
caso, se huye para ser madre en un espacio que permita la procreación. 
	 Es fundamental considerar que: “el proceso de la maternidad es un hecho social y que, 
como tal, compromete todos los aspectos de la realidad de la mujer, de su pareja, de sus hijos/as, de 
su familia y del medio social al cual pertenece” (2002: 295). En Hijos, la maternidad surge como 
respuesta a la crisis social e institucional, dado que, los hijos son la base de la sociedad y como tales 
deben ser resguardados. En este sentido, la mujer se siente obligada a migrar para dar protección a 
una noción de nación ideal. Sin embargo, observo en el poemario que la maternidad no asegura el 
proyecto de una cultura o nación; se muestran paradojas a lo largo del texto que dan cuenta de esta 
condición y que develan la complejidad de la experiencia materna y migrante. 
	 Si bien, en los primeros poemas no aparecen “los hijos”, considero que la hablante señala  
que migra para ser madre, identificándose en todo momento con esa condición, la maternidad como 
gesto político, puesto que ser madre, no sólo lo expresa como una experiencia individual, sino como 
ejercicio de pensamiento en torno a la sociedad. 
	 De ahí se desprende el título “hijos”, es decir, el producto de la reproducción cultural y bio-
lógica, como también de la producción literaria. 
	 La migración, en este caso, del continente a lo insular es la búsqueda de un espacio ideal 
o “paraíso terrenal”: “Busquemos un lugar / Para incluirnos entre los inmortales. / Un nidito en la 
trizadura del tiempo (1991: 13).
	 La voz poética se apropia de la posibilidad de ser madre como una respuesta o reacción a la 
política represiva de la dictadura, ser parte de los “inmortales”, quizás también los mártires, es decir, 
aquellos que trascendieron en la historia reciente desafiando el orden establecido por la dictadura 
militar.
	 Los discursos oficiales, propiamente masculinos, que exaltan a su vez el rol de la mujer como 
madre, son cuestionados por las mujeres de uno u otro bando en una sociedad chilena profunda-
mente polarizada, ya que, como consecuencia de sus políticas y sus luchas, permitieron un escenario 
crítico que no garantizó el bienestar de los hijos/ciudadanos. 
	 No es de extrañar en este sentido que, la recepción de la obra de Rosabetty Muñoz, resaltase 
las caracterizaciones femeninas en sus textos. En gran parte de los estudios a su obra, se señala que 
éstas son “naturalmente” o “auténticamente” femeninas, contraria a las poéticas de autoras “feminis-
tas” o “irreverentes” del período.
	 La pregunta por la subjetividad que surge en la maternidad migrante es más compleja y aquí 
se articula a partir del carácter poético de la obra, donde el decir en un lenguaje figurado expresa un 
modo único y particular de dar voz a lo que no se puede decir desde modos referenciales del lengua-
je. 
	 Susana Velásquez (2002 ) señala que: “la mujer va configurando sus sentimientos y expecta-
tivas respecto de la maternidad, mucho antes de que este hecho se produzca, en términos de un ideal 
maternal, en un contexto social cargado de valoraciones respecto de la misma; esto produce reper-
cusiones en la subjetividad” (297). En este caso, la expresión de la subjetividad se torna particular, 



64

Documentos Lingüísticos y Literarios, Enero - Junio 2020, Nº 39, 61-69                                                               ISSN 0716-4394

en tanto, la mujer no sólo vive la experiencia de ser madre, sino también de dejar una cultura y una 
vida para iniciar otra, como el ser madre en esa transición. 
	 El discurso científico, el conocimiento médico acerca de la maternidad, que no es sino una 
ideologización de ésta que se transmite en distintos medios, promueve un modelo que olvida las 
aristas que componen la subjetividad de las mujeres y de la experiencia particular de la maternidad. 
No seguir este modelo puede provocar trastornos o emociones diversas, tales como miedos, alegría, 
culpas, deseos, vergüenza, etc. 
	 Las posibilidades que permitiría la maternidad dan cuenta de esta explosión de emociona-
lidad diversa y contradictoria, donde se enfrenta permanentemente la oposición binaria entre lo 
masculino y lo femenino, y si bien, se reproduce una idea heteronormada de la realidad social, esta 
imagen se enfrenta constantemente con la crisis que supone ser mujer/madre. 
	 En el poemario, la hablante se identifica con una isla, ahí expresa la certeza de que sólo me-
diante el resguardo en ese espacio podrá “inmortalizarse”, proyectarse culturalmente:

 
La geografía de mis vísceras 
a tu disposición 
tripulante amado.
Para que vayas bordeando los puertos 
de las gastadas tripas 
donde almaceno residuos de vidas anteriores (14).

	 El título del texto es determinante para compren-
der este aspecto, de la misma forma el contexto histórico 
y social. En la medida en que, la “transición a la democra-
cia” aparece en el texto profundamente ligada a los efectos 
negativos de la dictadura, tal vez, a la manera en que des-
cribe Tomás Moulián el Chile actual, como “una sociedad 
donde prima el modelo socioeconómico de “economía 
libre”, cuyos lineamientos generales fueron definidos du-
rante la dictadura y donde, como es natural, sobreviven 
sus plagas asociadas”, como por ejemplo: “una cultura en 
la cual priman los componentes individualistas y adquisi-
tivos por sobre los componentes asociativos y expresivos” 
(2002: 9), el viaje que emprende la hablante, el dar a luz 
un hijo – le permitirá establecer un nuevo orden, distinto 
al dictatorial, donde la idea de comunidad pueda ser fun-
dante de su proyecto poético y político.
	 Es necesario destacar el estrecho vínculo de la 
autora con la cultura chilota, lugar del que es oriunda, 
ya que, nuevamente expresa una dicotomía – Chile con-
tinental/Chile insular, es decir, el continente entendido 
como masculino, y la isla, femenina. Su lugar de origen 
le otorga un sentido de pertenencia y de seguridad, el resguardo para los hijos y la familia que se 
feminiza.
	 En el texto “el continente” refleja por un lado, la dictadura (“Se deja el continente”, título 

Sin título, Antar Fernández



Maternidad y migración.  Crisis y posibilidad en Hijos de Rosabetty Muñoz

65

del primer capítulo), eso de lo que se quiere huir y “el archipiélago” la tradición cultural chilota. A 
partir de este capítulo los poemas llevan por título topónimos de Chiloé, la isla como metáfora de 
un vientre protector, que resguarda a los hijos, y los gesta antes de aparecer en el mundo social (su 
proyección). La figura materna toma múltiples formas (isla, vientre, barco, nido, etc.) y la posición 
de la mujer se asocia a la de su condición reproductora, la de un espacio cerrado, el ámbito de lo pri-
vado, lo interior, lugar de protección. De la misma forma, la temporalidad en Hijos, es la del tiempo 
de gestación de estos, que caracterizaría la estructura de un tiempo subjetivo.

Ningún lugar es tan bueno como éste
Donde el rencor es un barco a la deriva.
Serás deslumbrante, ahíto de historias;
Un viviente que paseará por las islas
La alegría que hemos bordado trabajosamente
A pesar de los depredadores (25).

	 Los esquemas de percepción de esta madre/sujeto-poético están determinados textualmente 
por una organización propia de la heteronorma. Esto implica reconocer en la escritura, a una mujer/
poeta que ejerce resistencia hacia ese orden, revela que asocia lo masculino constantemente con la 
figura de sujetos dominadores: el padre, que en gran medida es un sujeto ausente, aparece como un 
sujeto que guía y controla a la mujer. 
	 La comunidad sólo se asegura mediante la maternidad o feminización de la realidad. Más allá 
de este espacio, en nada se garantiza la posibilidad de reconstrucción de una identidad tradicional y 
local difuminada por la modernización económica. Ese otro espacio, el de lo público, de dominio 
masculino, es siempre visto negativamente como, por ejemplo, en la imagen de “los depredadores” 
que están fuera del núcleo de protección materno y que puede representar una alusión a la historia 
de Chiloé: las invasiones constantes al territorio (marineros, piratas, los mismos conquistadores y 
más tarde los colonos). 
	 La complejidad de la experiencia materna sumada la migración, va develando una visión de 
las cosas propia de su condición. Ser madre, el dar a luz, provocan en ésta angustia y temor, puesto 
que ese espacio simboliza el lugar del dominio masculino.

En el sueño
mi hijo se cruza con carapintadas
que allanan poblaciones.
Reconozco sus arcos y flechas infantiles
Y lloro encogida 
Mirando el blando cuerpo
Lloverse, recibir el embate del odio
Tan desprotegido de mí (35).

	 En la pesadilla, la madre revive su experiencia y el temor de que vuelva a repetirse la dicta-
dura en Chile. Su cuerpo contenedor de la experiencia histórica se entrega a la labor de madre como 
al oficio de la escritura; el hijo ya nacido, es decir “desprotegido” se vuelve una potencial víctima de 
la violencia. Los “carapintadas” o militares represores, se representan también como niños o hijos. 
	 La proyección de la maternidad o feminización de la realidad cultural, la llevan a construir 
una imagen de sí misma como la de “madre patria” y a vincular a los hijos con los ciudadanos. Aquí 
la madre adquiere el sentido de patria, en tanto expresa deseos o sentimientos de unidad entre todos 
los habitantes del territorio geográfico: “Hermoso se ve trepando dolor arriba. / Y quién lo amará 



66

Documentos Lingüísticos y Literarios, Enero - Junio 2020, Nº 39, 61-69                                                               ISSN 0716-4394

tanto, / A él que aprende a transitar este país (37).
	 Vincula la experiencia histórica con el crecimiento de los hijos y la pertenencia de éstos a la 
cultura nacional por medio de referentes locales:

Ellos no saben de agresión todavía
Y yo deberé ahuyentar a los jotes que los rondan.
Cada pedrada, degradándome.
Tantos ojitos lastimeros posados
Sobre los negros cadáveres.
Después, serán jueces implacables (39). 

	 En estos hijos, al igual que en su producción poética, vierte las esperanzas –pese al temor 
que le produce el recuerdo del pasado–, en la reconstrucción de la unidad nacional (“Después, se-
rán jueces implacables”). Reconoce que el crecimiento de estos hijos depende en gran medida del 
cuidado materno, de la forma en que lleva a cabo su proyecto. Lo que está fuera de lo femenino o 
ámbito del poder masculino y que refleja su visión consciente en torno a la realidad político-social, 
la atormenta: “Esperaba que los demonios dejaran / de horadar mi corazón” (41). Su rechazo hacia 
la dictadura y sus efectos, como también,  el reconocimiento de que no podrá olvidar, pero por otro 
lado, la confianza en el proyecto de la maternidad, la hacen confiar en que la “reconciliación nacio-
nal” sólo podrá realizarse mediante el cambio generacional:

Mientras me deshago.
Tú serás, después del fin,
El esperado.
La necesaria voluntad.
Ese resquicio que me reconcilia con los que odio.
Tú serás.
Estás equipado con lo luminoso (52).

	 Este hijo “luminoso” se vincula con la “racionalidad”, propia del sujeto masculino, tal como 
“el padre antes de ti”, de quien hereda la posibilidad de participar en el ámbito de lo político y social; 
el padre, es “quien colgó el sol sobre la que sería tu cama/para que siempre lo tuvieras al alcance de 
tus ojos” (57), simbolizando la posibilidad de reproducir el poder político, dado que podrá inter-
venir en la historia del país fragmentado. De todas formas “la imagen que perdura / es una mujer 
llorosa / rodeada de hilos que se cortan” (57). Frente a esta situación, se pregunta, “¿Saldremos 
indemnes?” o si será necesario “Repoblar, establecer otro orden / En los pueblos miserables” (59). 
Estos se diferencian “del continente” o espacio de la modernidad que “a lo lejos estalla” “en numero-
sos goces”. Los “pueblos miserables”, empobrecidos, comienzan a “soñar” esos “sueños ajenos”, por 
lo tanto, viviendo un proceso de transformación que observa negativamente. Su responsabilidad 
implica traspasar mediante la maternidad esos valores, en alusión a su idea de nación.
	 Esta labor implica mostrar sus signos, sus símbolos, los referentes obligados que configuran 
una idea de nación. En este sentido, la “madre patria” liga al hijo/ciudadano con vínculos históricos 
y afectivos: “Esparcido por doquiera que voltees la mirada / habrás de hallar mi amor / empeñado en 
sostenerse con tu bandera al tope” (61). La bandera, será la imagen de la “hija estrellada / luminosa 
dirección de tantos sobrevivientes” (1991: 61), definiendo diferenciadamente la participación de los 
hijos en el proyecto de “reunificación”, “reconciliación” nacional o restablecimiento de la tradición. 
El hijo, agente político, sujeto racional y productor, se confronta con la imagen de la hija, ligada 
a los símbolos “patrios” que se encuentran en la bandera, reproductora y objetivada, limitada a su 



Maternidad y migración.  Crisis y posibilidad en Hijos de Rosabetty Muñoz

67

condición de potencial madre. “Luminosa dirección de tantos sobrevivientes” (1991: 61), en tanto 
se refleja en el “hijo luminoso” o figura masculina. Hija que es contenedora de la tradición patriarcal 
a partir de su corporalidad instrumentalizada (un símbolo): será la madre de los que vendrán.
	 La situación de la realidad nacional, “lo transitorio” e incierto del panorama posdictadura, 
implica estar a la deriva, o más bien en un proceso de readecuación (“En una embarcación, subo mis 
penas), que implica “dar vuelta el timón”, para intentar transformar la historia. En la medida en que 
esto constituye un proyecto (“Para que siga el rumbo prefijado”), todo parece aún incierto y el futuro 
impredecible (“hasta encallar, no sabemos dónde”).
	 La madre entregará al hijo emblemas que le permitan conocer los aspectos básicos de la tra-
dición, el relato de su herencia cultural: 

Navajuelas machos y hembras, 
cangrejos, cochayuyos, hasta piedras
guardaré
Para contarte de la isla,
Cómo era antes de los depredadores (65).

	 O del país antes de la división que provocó la dictadura militar. Los resabios de aquel perío-
do que afectó a todas las familias o comunidades llevan a la autora a dar cuenta en el capítulo “Islas 
desertores y más abajo”, de individuos que participaron activamente en el proyecto modernizador 
de la dictadura. Como se refleja en: “se volvió el hijo contra los mayores. / Del pueblo llegó extraño/
Avergonzado del fogón y las siembras” (70). Un hijo que reniega de su tradición cultural, convertido 
en un “extranjero”, un sujeto sin tierra, sin patria, en la medida que se ha alejado de los valores de 
su tradición. En este punto, apelará casi explícitamente a la figura de Pinochet: un niño inclinado 
desde la infancia a la maldad. La visión del “tirano” que construye es determinista, la de un sujeto 
poseedor del “germen del mal”: “El tirano gatea babeando sobre sus juguetes / Mientras prepara los 
zarpazos / Que habrá de dar a sus hermanos”. La visión (des)humanizada del dictador, es la de un 
sujeto que atenta contra los valores que la madre inculca a los hijos. Si bien se ubica en el contexto 
de la patria / familia su maldad innata lo lleva a distanciarse del resto de la comunidad (Maravillado 
con el filo del cuchillo […] / El tirano demuele las paredes de su casa”). O bien, la patria, sobre la 
que ejerce arbitrariamente el poder:

El tirano 
Tiene hijos 
Que gatean
Se ponen de pie
Dejan sus guaridas
Y no mueren.
Siguen presentes en cada espacio
Donde destilaron sus palabras (71).

	 Esta visión determinista de la naturaleza humana, se torna confusa, en tanto el hijo varón 
estaría relacionado con la visión negativa que posee sobre los sujetos masculinos. Las caracterizacio-
nes recurrentes para nombrarlos son: invasores, depredadores, carapintadas, tirano. Esta subjetivi-
dad también expresa el riesgo del fracaso del proyecto de la maternidad, dadas las características de 
los hombres y que representa mediante la posibilidad de la muerte de los hijos varones. El miedo 
es colectivo, compartido por todas las madres de la comunidad, donde se expresa una compasión 
cristiana ante el dolor de la madre que pierde a un hijo:



68

Documentos Lingüísticos y Literarios, Enero - Junio 2020, Nº 39, 61-69                                                               ISSN 0716-4394

Sin hijos bajo sus ojos
Quisiéramos las madres
Ofrecerles un trozo de pañal
Para vendar sus muñones o un arca
Donde recoger sus restos alados (73).

	 Este último poema del texto no posee como título un topónimo de Chiloé. A mi juicio, esta 
apertura devela dos aspectos: 
	 1. Amplía el alcance de una idea de comunidad más allá de las fronteras locales e incluso 
nacionales. 
	 2. Devela que el fin del viaje migratorio y la maternidad no es garantía para su proyecto po-
lítico, ya que no puede asegurar la transformación social. Sin embargo, la autora devela —consciente 
o inconscientemente— que los referentes de la heteronorma son en gran medida los responsables del 
fracaso histórico y de la cultura.
	 Retomando la idea de la maternidad migrante en el Chile actual, surgen nuevas preguntas 
que el poemario Hijos me ha despertado: ¿Cuál es la palabra de las mujeres migrantes frente a la 
nueva realidad? ¿Cómo enfrentan la maternidad en un lugar otro, de costumbres e incluso un len-
guaje distinto? ¿Qué tipo de comunidad podemos construir en la diversidad? Rosabetty Muñoz, con 
la potencia creativa que la caracteriza, adelantó estas preguntas que dan cuenta de los alcances de las 
políticas no sólo nacionales, sino también en Latinoamérica.  



69

Resistencia política y disidencia sexual/textual en La cuerda floja (1985) y Sexilio (1994) de Maha Vial

	 Bibliografía

Muñoz, Rosabetty. 1991. Hijos. Edi
ciones El Kultrún. Valdivia.
Carrasco, Iván. 1992. “Poesía desde Chiloé: Rosabetty Muñoz”. Diario La Época. Santiago: 6-7.
Galindo, Óscar y Miralles, David. 1992. Poetas actuales del sur de Chile. Paginadura Ediciones. Val-
divia. 
______. 1992. “Escritura, historia, identidad: Poesía actual del sur de Chile”. Poetas actuales del sur 
de Chile. Paginadura Ediciones. Valdivia: 203-236.
Gómez, Andrés. 2000. “Rosabetty Muñoz, guardiana de los mitos de Chiloé”. Diario La Tercera. 
Santiago: 51.
González, Yanko. 1999. Héroes civiles & Santos laicos. Entrevista a trece escritores del sur de Chile. 
Ediciones Barba de Palo. Valdivia.
Mansilla, Sergio. . XXX. El paraíso vedado. Ensayos sobre poesía chilena de contragolpe. Paginadura 
Ediciones. Valdivia.
Montecino, Sonia. 2007. Madres y huachos. Alegorías del mestizaje chileno. Editorial Catalonia. San-
tiago. 
Moulian, Tomás. 2002. Chile actual. Anatomía de un mito. Lom ediciones. Santiago.
Rodríguez, Antonieta. 1993. “Los hijos de Rosabetty”. Diario El Llanquihue. Puerto Montt: A4.
Trujillo, Carlos. 1992. “Hijos”, Rosabetty y Chiloé”. El Diario Austral. Puerto Montt: A14.
______. 1993. “Entrevista a Rosabetty Muñoz”. Diario El Llanquihue. Puerto Montt: A19.
Velásquez, Susana. 2002. “Hacia una maternidad participativa” en Estudios sobre la subjetividad 
femenina. Librería de mujeres. Buenos Aires: 293-315.


